NATURALISTI CINESI

di

GERARDO FRACCARI

I

A noi moderni riesce molto difficile il penetrare nella sensibilita
degli antichi grandi naturalisti cinesi o greci, quali furono da una parte
Lao-tse e Ciuang-tse, dall’altra Pitagora, Eraclito, Parmenide ecc. Del
resto, anche lo stesso termine di « naturalismo » & forse improprio, in
quanto per noi la « Natura » ha oramai un significato del tutto diffe-
rente da quello che essa aveva per quelle antiche grandi personalita
La «Natura» per noi in fondo & tutto il complesso delle molteplici
realtd corporee e materiali, distinte e contrastanti, alle quali siamo
abituati a contrapporre un supposto regno dello spirito, che seguirebbe
delle proprie autonome leggi universali. Noi siamo cosi abituati per
una oramal congenita forma mentale a contrapporre dualisticamente
un sovranaturale ad un naturale, uno spirito a una materia, un’inte-
rioritd ad un’esterioritd, due mondi questi per noi egualmente validi
e reali anche se contradditori.

Ad ogni modo, sia che noi ci si occupi del cosidetto mondo della
materia, come del cosidetto mondo dello spirito, in un caso o nell’al-
tro noi abbiamo sempre la pretesa di « definire » che cosa sia la ma-
teria e che cosa sia lo spirito: di tutto pretendiamo avere una « scien-
za », di tutto dare un «nome» sino a creare anche una « teologia »
(cosa questa che Lao-tse, per esempio, non ha mai preteso di fare) e
dare cosl un « nome » all’infinito che é nelle cose, a cid che non pud
avere «nome ». Tale pretesa alla « definizione », al « nome », era as-
solutamente ignota a tutti i naturalisti: in fondo per essi la « Natura »
era quella energia purissima, tale proprio perché non pud avere for-
ma, perché non puod essere definita, che é il substrato vivo e inaffer-
rabile di tutte le cose materiali e spirituali (questa naturalmente é
solo una nostra distinzione): energia immateriale quindi solo in quanto
non oggetto di una nostra definizione. Si tratta di una « forma senza
forma », di un indefinibile, di un « apeiron » di un Tao; & una forza
che é viva in quanto non materializzata, uccisa dalle nostre forme e
formule (scientifiche o teologiche, non importa). E’ percid importante

mettere in evidenza che le « cose» sono tali in quanto partecipano di
un <« numero » (Pitagora) o di un «nome>» (Eraclito, Parmenide,
Lao-tse, Ciuang-tse). -

Per avvicinarci a un linguaggio filosoficamente a noi forse piu
accessibile, potremmo dire con Kant, che le cose sono tali in quanto
sono fenomenizzate dalle nostre forme a priori dell’intelleito. Deriva da
tutto cid quindi che la partecipazione alla vita della Natura, meglio
la perfetta adeguazione dell’individuo alle sue piu profonde leggi, non
potra mai avvenire attraverso un . atte di coscienza, perché questa,
sotto qualsiasi aspetto, fenomenizza; ma sara soltanto una forma par-
ticolare di esperienza vissuta che non potrd mai essere tradotta in
termini razionali. Materia-spirito, immanenza- trascendenza, naturale-
sovranaturale ecc.: non sono percié che «nomi» che ben lungi dal-
l’esaurire il problema della « Natura » nella sua vera essenza, se ne
staccano metodicamente sino a costituire delle entita artificiose che
trovano in sé stesse la propria condanna e la propria morte.



In che cosa possiamo noi trovare dei punti di contatto tra natu-
ralismo greco (Pitagora, Eraclito, Parmenide) e naturalismo cinese
(Lao-tse Ciuang-tse)? Cid che soprattutto ci colpisce negli uni e negli
altri & la condanna, talora con espressioni molto simili, dei « nomi »
e di tutta quella particolare morale umana a cui fatalmente avrebbe
dato luogo l'esaltazione e il riconoscimento ufficiale dei « nomi» e
della loro presunta verita codificata. La situazione psicologica inoltre
di questi pensatori & singolarmente affine: da una parte & sempre Vivo
in essi quello stato d’animo nostalgico per un mondo oramai perduto
e che la nuova umanita andava sempre pit dimenticando, ma in cui
essi ancora si muovevano e vivevano; dall’altra una presa di posizione
polemica contro questa nuova umanita che essi apertamente condan-
navano, ma che sempre pil andava rafforzandosi: era il contrasto
insolubile, in una parola, tra Vintuizione, viva e diretta esperienza
‘vissuta- e sofferta entro la Natura, e il raziocinio, lo «scientismo »,
analitico e distruttore.

Tale polemica potra prendere diverse tonalita a seconda forse
del’indole diversa dei singoli filosofi e dei diversi ambienti in cui essi
vissero. In Eraclito & aspra e acre: Eraclito sembra ‘direttamente apo-
strofare i suoi concittadini che avevano creduto di « definire » il Lo-
gos, rinfacciando le loro inutili chiacchiere (vedasi il -I° frammento)
e aecusandoli fondamentalmente di « presunzione »: per Eraclito, in-
fatti, il vero peccato originale dell'uvomo & la « presunzione ». Il senso
della « definizione », del « nome » & nato cioé dalla « presunzione » del
I'uomo, che ha creduto di poter stringere nel proprio pugno, definen-
dola, la veritd ultima delle cose. In Parmenide, piu staccato forse di
Eraclito dalla vita sociale e morale, vi & un lieve senso di compati-

mento verso I'umanita ed egli si limita a dire che gli uomini coi loro
nomij stanno costriuendosi un mucchio di illusioni che li estrania e I
sradica dalla Natura (vedasi il velo di Maja e il principio di indivi-
duazione di Schopenhauer).

Nel - suc profondo senso di saggezza, Lao-tse & forse piu vicino
a Parmenide, mentre Ciuang-tse si muove un poco tra lironia socra-
tica e lo sprezzo eracliteo. Ma la presa di posizione di questi natura-
listi & la medesima: condanna di quell’atteggiamento umano che an-
dava sempre piu solidificandosi attorno ai « nomi », dando origine cosi
a una morale radicalmente falsa, e rimpianto di un mondo Iuminoso,
vasto e trasparente, che essi stavano per lasciarsi alle spalle. E’ chiaro
che qui non si pud parlare da parte di un Parmenide, di un Eraclito
o di un Lao-tse di una trascendenza che si contrapponga alla Natura:
immanenza-trascendenza, materia-spirito, sono gia due forme mentali,
due «nomi» che quei filosofi non potevano ammettere. Per loro il
problema si riduceva semplicemente al contrasto di due atteggiamenti
morali in opposizione: presumere di potere «definire» (il che signi-
fica in fondo « non vivere ») o cosciente e consapevole rinuncia a «de-
finire » (il che in fondo significa «-vivere »): porsi fuori delle cose coi
«nomi» e quindi non vivere o vedere ed essere le cose ed esserlo 1l
pitt naturalmente e spontaneamente possibile.

Zenone con l'esempio della freccia e estremamente illuminante a
questo proposito. Si tratta di vivere la vita o di non vivere la vita:
il movimento. in genere (nel caso particolare il movimento della frec-
cia), non pud essere né studiato ne definito a patto di mon compren-
dere pitt che cosa sia il movimento e quindi di non partecipare piu
ad esso, di non « sentire » piu la vita. Volere trovare in un Eraclito



e soprattutto in un Parmenide o in un Lao-tse la scoperta di una
trascendenza & sommamente ridicolo: la trascendenza non €& che una
astrazione intellettualistica, lontana dalla vita, che fatalmente doveva
condensarsi in un meccanico schematismo dei « nomi », che presso noi
occidentali avrebbe preso poi il nome di « teologia ».

Per questo in Cina non esiste una « teologia »; mai si € sognato-
di costruirla, né Lao-tse, né Confucio, per i quali la religione era piut-
tosto un modo di vivere che di pensare. Cido che normalmente si dice
di Confucio, che la sua religione cioé, esclusivamente moralistica, sia
un’espressione spirituale inferiore, se ben intesa, pud rappresentare
invece un’espressione di superiore spiritualita, in cui almeno la « pre-
sunzione » a volere definire cede il posto alla modestia e all’umilta
"~ della propria ignoranza. Tale del resto fu anche il vero atteggiamento
di Socrate. 11 fatto & che la Cina non ha mai avuto un Platone, 1'uo-
mo cioé che credette, definendoli, di scoprire uno spirito e di scoprire
una materia. Ma questi due termini non possono avere alcun senso
comune per i naturalisti greci o cinesi: per noi soltanto essi possono
avere un significato, per noi, per i quali I'Universo, il Tutto, la Na-
tura é stata scissa in due tronconi, per noi che crediamo di potere defi-
nire lo spirito e la materia: ma a base di tale distinzione sta sempre
la « presunzione» del definire. Poter uscire da tale « presunzione » si-
gnificherebbe in fondo ritrovare il mondo di quei grandi naturalisti
e ritrovare la loro « sensibilitd ». « Presunzione » per Eraclito, « egoi-
smo » per Lao-tse e Ciuang-tse: atteggiamenti morali questi ad ogni
modo che hanno costretto 'uomo a raggrumarsi in sé stesso, a rin-
negarsi alla vita semplice e spontanea e che gli impediscono di respi-
rare l'aria pura della Natura.

-

Assurdo quindi nei Naturalisti parlare di una distinzione tra spi-
rito e materia, come di due problemi gnoseologicamente trattabili ed
esauribili. In essi vi & semplicemente la condanna di un certo deter-
minato atteggiamento morale di fronte alla Natura, che nasce, come
abbiamo visto, dalla « presunzione » e dallo «egoismo», cui segue
immediatamente e logicamente il volere definire. L’'uomo in tal modo
si pone contro la realtd; assume, direi, una presa di posizione ostile
di fronte alla Natura, da cui deriva un arido isolamento in sé stesso,
la sua degenerazione. Tanto per Lao-tse, quanto per Ciuang-tse, il
principio della caduta é proprio dato dalla distinzione che nasce dalla
definizione. La contrapposizione di un Bene ad un Male, segna gia la
prima origine della caduta e la creazione di un falsa moralita, di
« false virti » che Lao-tse ad esempio, condanna. Da tale distinzione
scaturisce immediatamente e automaticamente tutto quel complesso
di valori umani, solamente umani (« troppo umani », direbbe Nietzsche),
che impedisce all’'uomo, sintonizzandovisi, di vivere la Natura, di
essere la Natura, che non & né Bene né Male; che non gli permette
di «scivolare » spontaneamente e senza sforzo «nella immortalita »,
entro la vita eterna della Natura, che é tale solo in quanto non spez-
zettata, interrotta dalle nostre forme e dalle nostre formule.

L’inizio dell’opera di Eraclito e del Tao-te-king di Lao-tse, & sin-
golarmente affine: ambedue, - Eraclito e Lao-tse, apertamente e in
modo piu o meno chiaramente polemico, iniziano con la condanna del
«nome », della pretesa dell’'uomo a « definire », della conoscenza uma-
na. Essi hanno evidentemente di mira quell’'umanita che st era posta
dalla parte della definizione. I primo frammento di Eraclito dice:



« Di questo Logos, che eternamente &, gli uomini saranno sempre in-
consapevoli, sia che non l’abbiano appreso, sia subito dopo che I'ab-
biano appreso », e continua affermando che tutte le parole degli wo-
mini sono chiacchiere senza senso e senza contenuto. E! interessante
notare in Eraclito quel «subito dopo che l’abbiano appreso », come
se volesse dire che nell’'uomo esiste proprio un’incapacita organica di
sistemare certe veritd nelle forme del proprio intelletto, come se quel
nostro strumento del pensiero, che é il cervello, fosse 1mp0551b111tato
anche fisiologicamente, a contenere in sé e quindi ad esprimere, la
sostanza essenziale delle cose naturali; per cui per noi uomini appren-
dere o non apprendere la veritd & la stessa cosa, € indifferente.

La realta vera scivola via sul nostro cervello senza lasciare alcuna
traccia. Il TLogos di Eraclito é qui senza dubbio il Tao di Lao-tse:
tanto 'uno come l'altro sono caratterizzati dall’irriducibilita della sua
essenza a « parola» a «nome». 11 primo frammento del Tao-te-king
di Lao-tse dice: « Il Tao di cui si puo parlare non é Veterno Tao. —
Il nome che pud essere nominato non & 'eterno nome. — 11 senza no-
me & linizio del Cielo e della Terra. — Il nominato & la madre di tutte
le cose. — Essere sempre nello stato di non-essere é vedere le cose.
— Essere sempre nello stato di essere & vedere le tendenze. » Questo
frammento-pud essere diviso in due parti: la prima (sino al «nomi-
nato e la madre di tutte le cose») ci dice quello che non e il Tao, ci
dice quale & la condizione prima per non uscire dal grembo del Tao,
dalla Natura, dalla Realtd in sé stessa: cioé il non porsi nel « nome »,
nella definizione, i} non lasciarsi sedurre dall’illusione, malgrado tutto,
di poter definire e conoscere (che fu forse in fondo I'illusione di Pla-
tone). Qualsiasi « nome » che io tentassi di imporre al Tao, nell’atto
stesso in cui lo pongo, mi stacca, mi estranea da esso (negazione di
ogni possibile teologia).

E’ evidente qui che il Tao puo essere solo inteso come un avve-
nimento del tutto originale, una forma di particolare esperienza Vis-
suta e intuita, che la coscienza che volesse definire 0 « nominare », in
questa sua stessa attivitd distruggerebbe (origine della caduta). In
fondo la coscienza di questo stacco, di questa caduta, nasce solamente
da una sensibilitd particolare, da un sesto senso, che ci avverte im-
mediatamente che attraverso la definizione c¢ido che é estremamente
vivo e rarefatto si trasmuta in materia mortale e condensata. La ca-
duta spirituale dell'uvomo & anche una caduta dell’energia purissima
della Natura nella materia, una trasmutazione in materia (questa
particolare psicologia dei naturalisti antichi, che noi moderni abbiamo
quasi del tutto dimenticata, mi sembra essere molto affine alla psico-
logia di quel grande naturalista che fu Nietzsche).

Credo che sia importante il mettere in évidenza questo paralle-
lismo: io posso vivere cioé la realtd vera delle cose, posso esperimen-
tarla proprio solo in quanto la vivo, la sento, sono la realtd stessa;
ma nell’attimo in cui io a questo stato vitale voglio sostituire la defi-
nizione, allora la vera realtd cessa immediatamente di essere taler
io mon vivo pit e la realtd non esiste pit. L’Essere diventa allora
non-essere, in modo tale che I'unica possibile definizione che possono
dare dell’Essere coloro che si sono posti dalla parte del non-essere, e
una definizione negativa, cioé quella di non-essere. Tutte le artificiose
costruzioni che io posso fare, di io e non o, soggetto e oggetto, sopra
e sotto, dentro e fuori, immanente e trascendente ecc., snaturano la
Vita stessa, scindendola, spezzettandola, condensandola e noi non ve-
diamo piu la Natura e non viviamo piu la Vita.



Che il «nome>» come elemento plasmatore e quindi materializ-
zatore della Natura abbia un’importanza pratica enorme, & fuori dub-
bio, ma quello a cui allude e vuole riferirsi Lao-tse non e certo la
legge del « nome>» che gli uomini scambiano per legge di Natura, ma
& proprio cid che sta al di 14 del « nome », quel quid, quel Tao, in cui
T'uomo dissoltosi dal proprio «nome>» e quindi dal proprio egoismo
e dalla propria condensata materia che il «nome» ha leggittimato,
puo vivere potenziandosi.

" Proprio per questo, ripeto, Lao-tse e gli altri naturalisti non par-
"lano mai di una trascendenza, di un supposto mondo cioé nettamente
distinto dalla Natura, perché trascendenza € immanenza sono gia una
artificiosa distinzione, non nascono dal «nome », cioe dall’essere gia
stata la Natura passata attraverso il setaccio delle nostre distinzioni
e delle nostre Categorie. Cielo e Terra, trascendente e immanente sono
gia una prima distinzione che ¢i hanno costretto ai nomi, o, il che ¢é
la stessa. cosa, sono due nomi che hanno scisso 'Unita; ma questi due
nomi sono preceduti da un indistinto innominabile. Non si pensi quindi
in Lao-tse a uno stacco dalla Natura, il che significherebbe in fondo
gid un isolamento nel «nome», perché Lao-tse & nella realtd, vive
nella realta; anzi egli condannera proprio coloro che attraverso i

Lao-tse difende un’esigenza di potenza vitale e non si fa certo
paladino di un astratto annientamento. Questo deve essere messo in
chiaro anche se egli usa dei termini, quali « non-essere », « non-agire »,
che sembrano apparentemente volere esprimere I'annientamento vitale
dell'uvomo. Ma egli fu necessariamente costretto ad usare tali termini
quando si avvide che non poteva pitt accordarsi con l'uso ed il signi-
ficato che gli womini davano alle parole: Eraclito a questo proposito
fece addirittura della filologia, cercando di mostrare che gli uomini
col passar del tempo avevano finito coll’attribuire un significato del
tutto opposto alle parole, rispetto a quello originario. A Lao-ise perecio
non rimaneva altro, nel tentative di riportare gli womini alla intui-
zione piu vera della realtd che essi avevano radicalmente snaturato
attraverso i loro «nomi» e definizioni, che esprimersi negativamente.

Naturalmente pero noi negando i «nomi» neghiamo le «cose»
che i nomi stessi definiscono e delimitano; ci avviciniamo e¢osi attra-
verso l'innominabile, anche se invisibile. E allora ci si puo chiedere
come nascano mai le « cose » (che per noi che definiamo e I'« essere »)
da quel Tutto-Uno-Indistinto (che per noi che definiamo & per forza
« NON-essere »).

Evidentemente c’é un passaggio logicamente inspiegabile dall’'In-
distinto al Distinto: tale passaggio non potremo mai conoscere, per-
che nell’attimo in cui conosciamo siamo gia fuori dall’Indistinto. Che
questo passaggio non sia dimostrabile, ma solo intuibile o personal-
mente sperimentabile, Lao-tse lo pud provare solo attraverso analogie
e immagini. Egli dice: «Dal Tao ha origine I'Uno, Uno produce il
Due, il Due produce il Tre, dal Tre ha origine la moltitudine delle
cose ». Il passaggio assurdo per noi, illogico & evidentemente dal Tao,
PInforme. it Vuoto, a quel « Uno», che & gia una prima determina-
zione logica (temporale e spaziale), da cui con questa estrema facilita e
automaticamente potra derivare tutta la serie dei numeri. Comprensibile
quindi per nol come dall’'uno derivino tutti. gli altri numeri e paral-
lelamente le cose stesse: assolutamente incomprensibile invece é il pri-
mo passaggio, quello dell’Indeterminato al determinato, il che & come



dire che in fondo sempre ignoto ci rimarra il passaggio dalle cause
agli effetti.

Le nostre determinazioni razionali percid c¢i daranno sempre e
soltanto gli effetti, sia che questi effetti 1i poniamo soggettivamente
noi coi nostri « nomi », sia che oggettivamente ci sono denunciati dalla
stessa realta molteplice esteriore. Si conclude percio che dell’Unita
del Tao, che per noi non & neppure unita, non si potra dare che un’a-
nalogia. Dice infatti Lao-tse: «Trenta raggi convergono in ‘un sol
mozzo nel centro: dal piccolo vuoto dipende l'utilita del carro. Si ri-
cava un vaso da un pezzo d’argilla, dall’interno vuoto dipende Yutilita
del vaso. Si aprono porte e finestre per! fare un locale: da questi vuoti
dipendono T'utilitd della stanza. Percio, se 'Essere ha 1 suoi vantaggi,
solo per mezzo del non-essere sono utilizzabili ». L’analogia é per-
fetta: il visibile dipende, scaturisce, ha un senso solo in funzione del-
Yinvisibile, dell’indeterminabile, di cio che é «senza nome ».

Possiamo fare cominciare la seconda parte del frammento con
la ‘espressione « il nominato & la madre di tutte le cose». Col « nome »
quindi si inizia tutto il molteplice mondo fenomenico. Quest’ultima
espressione richiama quella analoga di Pitagora, « il numero é le co-
se». Cioé «nomes» 0 <numero» indicano tutti quei rapporti (sopra-
sotto, alto-basso, immanente-trascendente, bene-male), che frazionano
'Unita, direttamente vissuta e intuita, in una particolare molteplicita,
per cui 'uomo deliberatamente si estrania dalla Natura, ad essa con-
trapponendovisi in modo negatore e ostile.

Anche Pitagora per indicare lirripresentabilita razionale della
Monade, le attribuisce un numero « parimpari», un numero quindi
inimmaginabile per noi, un numero che non & numero. Quando questo
< parimpari », che non & un numero, inizia la sua prima scissione, da
origine alla distinzione di pari e di dispari e quindi a tutta la auto-
matica infinita serie della molteplicitd, che non potra mai razional-
mente risolversi nella Monade, per un vizio d’origine che nessun siste-
ma logico e dialettico (neppure quello hegeliano) mai potra annullare.
Il « parimpari» di Pitagora corrisponde in fondo al Tao di Lao-tse
(« forma senza forma ») e il passaggio da questo all'uno, al due, al
tre, & egualmente inesplicabile come il passaggio dal « parimpari» al
pari e al dispari.

E’ interessante notare a questo proposito come sorge il concetto
di causa nei naturalisti. Se il concetto di causa & evidentemente legato
a quello dell’effetto, tale distinZione in due elementi dell’Assoluto, del
Tao, & dovuta a un fattore estraneo all’Assoluto, al Tao stesso, & do-
vuta cioé al « nome », al « numero », ai rapporti. Potremmo dire che
a un certo momento entro il Tao si sono introdotti degli elementi ostili
che hanno artificiosamente scisso il Tao stesso nella molteplicita.

Le «cose» quindi quali noi veniamo determinando e denunciando
attraverso i nostri rapporti, sono ’aspetto meno vero della Natura,
ne sono le illusioni; le «cose» nascono in quanto noi ci contrappo-
niamo alla Natura con le nostre definizioni, coi nostri « nomi», coi
nostri « numeri ». Ma per colui che & e vive nella Natura, che esce
fuori dai rapporti e quindi dalle « cose », per il mistico potremmo dire
(se per misticismo intendiamo un’esperienza di vita che non é tradu-
cibile in termini intellettuali), per costui una distinzione di causa-ef-
fetto non avra alcuna ragione di essere. Spesso si vuole tradurre il
Tao col termine « principio » (che corrisponde, penso, al greco «arké »).



Tale traduzione & certo piu esatta che quella di «causa» (greco «ai-
tia »). Si noti incidentalmente che in genere il vero significato del
termine « principio » @ scomparso dal vocabolaria della filosofia mo-
derna, perché avendo noi creduto di potere determinare razionalmente,
cioé di dare un «nome» al « principio », proprio per questo abbiamo
creato quella distinzione di causa-effetto che ha distrutto il senso del
« principio ». Percid si usi pure questo termine « principio », purche
non lo si confonda con la «causas» (il che significa dare subito ori-
gine a tutta la molteplicitd); purché non lo si confonda con il «nu-
mero », ma solo in quanto indichi non una forma di conoscenza intel-
lettuale, ma un’esperienza di vita razionalmente inesprimibile in cui
soggetto e oggetto (distinzione gia questa artificiosa che nasce dalla
artificiosita stessa dei «nomi») sono fusi in un’unita sola e l'uomo &
la Natura e la Natura ¢é l'uomo. :
Questo stato di particolare esperienza quindi come poteva essere
meglio espressa se non attraverso il termine di « non-essere», « non-
agire », se '« essere », la mia esistenza particolare, V'« agire », la mia
particolare soggettivitd, nascono dal nome e dall’inevitabile dualismo
che questo automaticamente genera da sé? Evidentemente quando
i.ao-tse contrappone il « non-essere » (unica vera realta) all’« essere »-
(illusione della realtd), rivela uno stato d’animo polemico contro co-
loro che gia da lungo tempo erano caduti nell’equivoco di scambiare

I’« essere » con il « non-essere » e viceversa: avevano, potremmo dire,
cambiato le carte in tavola. IEssere vero si vive, si intuisce, si vede,
non si conosce. 11 « vedere », I'intuire, & un atto di vita e di esperienza,
€ un essere le cose in sintonia perfetta, un immedesimarsi, & un parti-
colare avvenimento che apre le porte alla vita, la quale puo cosi libe-
ramente e spontaneamente fluire in noi; & un « non-agire» dell’indi-
viduo perche solo cosi la vita pud agire in noi con tutta la sua potenza
inesauribile: la conoscenza, quella dei nomi, & un distacco dalla vita,
¢ solo un «agire » dell’individuo, che non permette pitt che il «non-
agire » della Natura agisca in noi; la conoscenza & un irrigidirsi del-
Pindividuo nella sua propria egoistica e presuntuosa forma, & un dis-
seccarsi, un raggrumarsi in seé stessa, & un porre tra la Natura e noi
un diagramma impenetrabile attraverso cui la Vita non fluisce piu
in noi. T

Ed ecco percheé, sempre nel primo frammento, Lao-tse dice: « per-
cid essere sempre nello stato di non-essere & vedere le cose », la realta
cioé quale essa & veramente, mentre dice, « essere sempre nello stato
di essere & vedere le tendenze » (nel senso di scopi e intenzioni); cioé
porre tutti quegli ordini solamente soggettivi e individuali che creano
delle finalita che in Natura non esistono mai: il finalismo & una crea-
zione artificiosa che in Natura non esiste, perché essa agisce solo nel
non-agire che é poi il vero agire. L’intuizione di Lao-tse sembra vera-
mente essere molto vicina alla intuizione bergsoniana.

Dobbiamo ammettere che all’epoca di Lao-tse gia da lungo tempo
si era realizzata quella specie di conversione dellintelletto, per cui
dall’intuizione, da quello stato particolare di esperienza sintonica e
simpatetica dell’'uomo con la Natura (che pud essere anche chiamata
esperienza mistica), da quel « vedere» che & nello stesso tempo e im-
mediatamente un  «vivere », si era passati al « definire », alla pretesa
cioé di ridurre la Natura alla propria formula, al proprio «nome ».
 Da questo momento I'uomo pensa di dettare legge alla Natura. Cosi



anche la morale subisce una specie di conversione: dalla morale vis-
suta fuori del « nome », si passa alla morale vissuta nel « nome ». La
prima rifugge da ogni compromesso coll'intelletto: ogni inizio in que-
sto senso & destinato a perdersi in un nulla di fatto. La seconda, che
in fondo col passar del tempo sempre piu prendera il sopravvento sulla
‘prima, sostituira all’inclassificabilita morale del Tao, i valori umani
e solamente umani (bene-male, giusto-ingiusto ecc.). Partite in fondo
dallo stesso punto, le due morali divergeranno sempre pit sino a non
riconoscersi pit nell’uso degli stessi termini: alla «via allinsu» si
contrapporrd «la via all'ingit ». Ed allora anche a questo proposito
Lao-tse per parlare della vera Virtu potra solo definirla col termine
di «non virti ». Secondo Ciuang-tse tale conversione dell’intelletto e
della morale umana ha costituito veramente «la rovina della natura
umana », perché attraverso di essa gli uomini, per usare una espres-
sione di un filosofo posteriore, hanno sostituito la « mente sofisticata »
alla « mente naturale ». '

Dice Ciuang-tse: « Quali sono le cause della rovina dell’'umana
natura? Sono le teorie artificiali sui colori (pittura) che hanno per-
vertito la vista; la teoria dei suoni (musica) che hanno pervertito
Tudito; le teorie sugli odori (profumeria) che hanno pervertito il gu-

-sto; ghi artifici letterari (retorica e poesia) che hanno turbato i cuori
e falsato la natura. Ecco i nemici della natura umana... Le regole arti-
ficiali soffocano, Imprigionano; come potrebbero rendere felici?... L'i-
deale della felicitad sarebbe forse lo stato del colombo selvatico chiuso
in una gabbia? Povere genti! Le loro teorie sono un fuoco che tor-
menta il Ioro interiore, i‘loro riti sono un corsetto che rinserra il loro
esteriore. Cosi torturati e saldamente legati, a chi potrei paragonarli?
A dei criminali tormentati? A delle belve messe in gabbia? E’ questa
la felicitd? ». E proprio come se I'uomo, ispessendo sempre piu attorno
alla propria anima la corteccia della coscienza, si creasse un’oscura
prigione da cui gli & impossibile evadere.

E’ strano che a noi moderni manchi in genere quasi del tutto
quella particolare sensibilitd, quel sesto senso, quel fiuto particolare,
che immediatamente ci avverte del realizzarsi attraverso le nostre for-
mule del passaggio da cid che & piu rarefatto, quindi piu vivo perché
indefinibile, a ci0 che fatalmente nello stesso atto della definizione si
condensa, cade, si depotenzia, si oscura e si materializza. Forse pro-
prio questo & il risultato pitt tragico della nostra cultura presuntuosa
e meccanica: di avere ucciso in noi questa sensibilitd particolare che
€ in fondo YV'essenza prima ed ultima dell’anima umana.

Tale sensibilitd ad ogni modo & la piu originale caratteristica di.
tutti i naturalisti antichi, e che essi sentivano che sempre pit andava
perdendosi e per la quale sentivano di sostenere una battaglia oramai
" perduta. Risultato? Che noi perdiamo il mondo e perdiamo noi stessi.
Noi presumiamo di stringere ogni volta nel nostro pugno T'Universo,
ma ogniqualvolta lo riapriamo, non ci rimane che un piccolo grumo
di cenere. Dice Lao-tse: « Forse che si pud prendere il mondo e farne
cid che si vuole? Non vedd come cid possa essere possibile. I mondo
& un sacro vascello che non deve essere ostacolato o preso. Ostacolario
& rovinarlo, prenderlo & perderlo ».. Gli uomini coi loro artifici spez-
zano continuamente larmonia “dell’Universo, fanno, potremmo dire,
una continua opera di disturbo entro le universali ed- armoniche vi-



cende cosmiche e per questo Ciuang-tse rimpiange gli « Uomini Veri»
dell’antichita, che « calmi venivano, calmi partivano, dolcemente, sen-
za scosse, come planando... Cosi i loro sentimenti umani non ostaco-
lavano in essi i1 Tao. In essi I'umano non disturbava il divino ».

' Alla morale di coloro che vivono nel nome, si contrappone la mo-
rale di coloro che vivono fuori del mnome, la morale del non agire
(wu-wet). A questo proposito si & voluto vedere nel wu-wet una specie
di apatico annientamento (nirvana?), un cosciente e metodico depo-
tenziamento, sino ad annullarsi completamente. Nulla di piu errato.
11 wu-wei & la ricerca della vera potenza, il trionfo della vera virilita.
Wu-wei significa in fondo la possibilita di essere tutte le cose e I'im-
possibilitd di fissarsi in una sola realta, in un solo ambiente, che, se
ben pensiamo, é determinato e fissato solo dalla nostra particolare
definizione e dalla nostra morale particolare. Il fissarsi, il cristalliz-
zarsi in un «solco », il condensarsi non é certo il pericolo di colui che
vive il wu-wei, ma tutto all’opposto di colui che trova nella propria
formula e forma, Vorigine prima di quel solco.

L'uomno non & stato portato alla « definizione » soltanto dalla
« presunzione », ma anche dalla sua stessa impotenza a non sentirsi
tutte le cose, ma a sentirsi una cosa sola. La sovrabbondanza di vita
che & dentro di noi, tende a dilatarsi per accogliere tutta la vita che
é fuori di noi: & potente colui che sa lasciarsi rapire da tutte le cose,
senza timore che l'integritd della sua anima ne sia spezzata. « Non-
agire » significa semplicemente non volere fare di un mio punto di
vista particolare il criterio di ogni altra possibile conoscenza o giudi-
zio, di ogni qualsiasi altra azione: «agire» significherebbe invece
quella morale che parte esclusivamente da un giudizio e da un criterio
solamente soggettivo, una morale statica quindi e presuntuosa che é
I'origine prima dei dissidi, delle lotte e delle guerre senza fine, ma
dove, alla fin fine, nulla si salva, perché ogni nostra legge e ogni no-
stra morale, soltanto umana e troppo umana, e fatalmente travolta
dall’inesorabile fluire delle cose.

Per che cosa allora ci si batte? Dice Ciung-tse: « Per me la feli-
citd consiste nel non-agire, mentre il volgare si agita. Io tengo per
vero FPadagio che dice: I'accontentamento supremo e di non avere mai
nulla che accontenti; la gloria suprema € di non essere glorificati.
Ogni atto discusso sara giudicato buono per gli uni, cattivo per gli
altri...»; e Lao-tse in modo pil vivo anche se pil ingenuo dice: «Jo
solo sono tranquillo e senza attiviti, come un neonato che non ha
ancora sorriso. Io solo sembro miserabile come colui che non ha casa
a cui far ritorno. Gli uomini posseggono a sufficienza e d’avanzo: 1o
solo sembro non avere alcuna cosa. Che semplicione sono mai! e che
piccola mente posseggo. Gli uomini sono vivaci: io solo sono tacitur-
no, io solo sono monotono. Gli uomini sono acuti, acuti; io solo sono
ottuso, ottuso! Tranquillo come Poceano, senza scopo come la brezza
che spira. Gli uomini si stabiliscono nei loro solchi, io solo non mi
adatto e rimango fuori. Ma dove piu differisco dagli altri e nel suc-
chiare il latte della Madre! ». Si capisce, detto d’incidenza, come il
taoismo sia stato il vero creatore e ispiratore di tutta Parte cinese.

Potremmo dire che la vera potenza la possiede non colui che sa
di essere potente, ma colui che la «emana» per una naturale sovrab-
bondanza, incosciente nella sua spontanea e fluida creativita. Tale con-
statazione potrebbe del resto essere fatta in tutti i problemi vitali
della nostra esistenza: nella fede, nell’amore, nella Vita, in una pa-



rola. La Vita & una creazione eterna e inarrestabile, appunto perché
& senza scopi e fini particolari, i quali non sono altro che punti di
riferimento artificiosi che il nostro intelletto costruisce e che ne arre-
sterebbe, spezzerebbe il fluire incessante: si tratta di un vero « ema-
nazionismo » di sapore plotiniano. L

Dice Lao-tse: «Cielo e terra hanno lunga vita. Quale il segreto
di questo loro esistere? Non forse perche non vivono per sé stessi che
possono vivere cosi a lungo? » Emanazionismo naturale spontaneo che
cesserebbe di essere tale solo se diventasse cosciente di sé stesso. Se
si potesse immaginare che il fiume di luce che a noi sulla terra piove
dal Cielo, all’improvviso prendesse coscienza di se stesso, allora im-
mediatamente constateremmo che esso si arresta, si spezzetta in fanti
tronconi isolati, solidi e inerti e la luce non sarebbe piu: « il numero
& 1d cose ». « 11 Cielo deve al non-agire la sua limpidita », dice Ciuang-
tse, «la Terra deve al non-agire la sua stabilita ». L’uomo che vuole
agire e che vuole definire, ¢ come se volesse imporre i suoi suggellt
statici e mortali sul corpo vivente e fluido della Natura, ma in tal
modo perde sé stesso e perde il mondo: il suo agire & un morire, il
suo definire & un uccidere. Ecco perché Lao-tse esorta gli uomini a
tornare alla « Semplicita Primitiva » e a smettere una volta per sem-
pre con le loro formule e con le loro forme. « Quando la Primitiva
Semplicita mutod, si ebbero molti nomi. Non ve ne sono dunque abba-
stanza? Non & questo il momento di ‘fermarsi? » &d ecco perche
Ciuang-tse ci esorta a «non lasciare entrare dal di fuori, nel campo
del cuore, che degli esseri che non abbiano piu nome, delle idee astrat-
te, non dei casi concreti. Bisogna tenersi fermi, semplici, nella purezza
naturale, senza mescolanze d’artifici ».

Da tutto quello che si & detto é evidente che il taoismo non avreb-
be potuto organizzarsi in una costruzione teologica: intendiamo per
teologia la scienza del divino, cioé la possibilita di circoscrivere entro
determinate definizioni, entro determinati « nomi », quelle che noi cre-
diamo essere le caratteristiche del divino. II nome stesso di « Tao »
ci & fortunatamente intraducibile: una traduzione in termini logici,
inevitabilmente avrebbe dato luogo a una teologia, la qual cosa, in
realta & avvenuta per il Logos eracliteo, il quale piu facilmente che
il Tao, ha potuto essere portato.su un piano logico, tradotto In una
espressione razionale e formale, per cui, privato del suo senso magico,
& diventato il punto di partenza della teologia futura. Lao-tse non
avrebbe mai potuto ammettere una teologia, perché in fin dei conti,
anch’essa si muove nel settore del «nome» e del «definire », quindi
della presunzione e dell’egocentrismo; in quel settore di leggi fisse e
statiche che contrapponendosi al fluire della Natura, isolano l'uomo
nella propria ariditd e nell’inerzia spirituale. 11 Tao non € una scienza,
il Tao & piuttosto un modo di vivere e di sperimentare la Natura;
pud essere inteso anche come quel particolare avvenimento ( intuizio-
“ne) per cui l'individuo che con la sua coscienza si pone fuori della
Natura (contrapponendo cosi il soggetto all’oggetto, un dentro al un
fuori; creando un antagonismo cosmico che in realtda non esiste), si
fonde con la Natura stessa e « vede » e «intuisce »: vive e vede, vede
e vive: non giudica, ma vive. Ancora una volta credo opportuno ri-
farmi all’intuizione bergsoniana, la quale alla fin fine & una forma di
conoscenza assurda, perché pur essendo conoscenza partecipa del fluire
della Vita, il che appunto sarebbe un assurdo, non rinnegandola quin-



di, come avviene fatalmente per ogni conoscenza intellettiva dell’uo-
mo, che fraziona, « qualifica », uccide lo slancio vitale. 11 Tao, ripeto,
puo essere considerato come una forma particolare di esperienza in
cui il vivere, il vedere, l'essere, formano un’unita inscindibile; dove
non é possibile stabilire un dualismo di materia e di spirito, dove
quindi i1 «nome>» che di tale dualismo & lorigine prima, non puod
assolutamente trovare posto. Il Tao, al massimo, potrebbe essere con-
siderato come un termine magico, come una specie di magico richiamo
per una certa particolare esperienza. Lasciamogli dunque questo suo
particolare senso di indeterminatezza che gli evitera il pericolo del
«nome », fosse anche quello sublime di Dio, che purtroppo per noi,
ufficialmente, ha perduto il suo senso magico perché troppo legato a
una teologia e ad una morale che « definiscono », diventando cosi dua-
listicamente il simbolo di una determinata realtd (mondo del cosidetto
spirito) che si oppone e lotta contro un’altra realtd (mondo "della co-
sidetta materia). E evidente che un tale Dio, teologico, moralistico,
_dualisticamente Impostato, pud correre il rischio di sfociare in una
forma di dogmatismo, di teocratismo, di intolleranza e il Dio amore
- finisce col trasmutarsi nel Dio tirannico e teocratico.

Arrivati allora a questo punto la divinita & definitivamente scon-
fitta, I'equivoco del nome ha trionfato, i moventi umani, solamente
umani, troppo umani dominano la scena del mondo. Non si tratta evi-
dentemente piu di un Dio-Natura-Vita, semplice, spontaneo, univer-
sale, senza sforzo alcuno ovunque presente, nella materia e nello spi-
rito, vera energia emanativa che abbraccia fonde e confonde tutte le
cose in sé stesso; ma di un Dio proiezione antropomorfica dei senti-
menti e delle forme umane che sembra volere forzare la Natura entro
schemi meccanici e inerti. Ma il Tao invece € ovungue, presente in
tutte le cose, anzi é le cose stesse; per imporsi e per agire non ha bi-
sogno di imporsi ed agire: « Il Tao non agisce, eppure fa ogni cosa.
Se colui che governa lo seguisse, tutte le cose si svilupperebbero da
sole... » Esso e in tutte le cose, é tutte le cose, pervade tutte le cose,
«inonda » tutte le cose. Se esso é tale, non la violenza, la punizione
e la ricompensa saranno le sue caratteristiche, ma proprio I'Umilta e
la Magnanimita: umile poi'ché nella sua Iinesauribile potenza emana-
tiva esso agisce in profondita, senza sapere d’agire, senza sforzo quindi
e senza un particolare scopo; magnanimo perche esso e tale da riac-
cogliere nel suo grembo senza preferenze particolari tutte le cose. « 1l
grande Tao & universale come un’inondazione, che non pud volgere a
destra o a sinistra. ILe creature da lui dipendono ed egli non nega
nulla ad alcuno. Compie il suo lavoro senza vantare- pretese; veste e
nutre gli esseri senza ritenersene padrone, percid pud essere chiamato
PUmile; ogni cosa torna a lui come alla propria casa, percid pud es-
sere chiamato il Magnanimo. Appunto perché non desidera essere
grande, la sua grandezza é& pienamente realizzata ».

EaE

Nel naturalismo cinese piu che in quelio greco, attraverso Lao-tse
e il suo chiarificatore e volgarizzatore Ciuang-tse, appaiono evidenti
i motivi per cui 'uomo in un certo momento della sua vita terrestre
si é allontanato dalla Natura: questi motivi sono il «nome>» e la
« definizione ». Che tale presa di posizione polemica contro il « nome »
e la « definizione » sia penefrato pia a fondo nello spirito della filo-



‘sofia cinese che in quello della filosofia occidentale, lo dimostra il fatto
che in Cina né un Lao-tse, né un Confucio hanno mai voluto costruire
una teologia (refrattarietd questa del resto che é una caratteristica
proprio del mondo cinese); la quale teologia & possibile solo se si parte
dalla netta comtrapposizione e autonomia dello spirito alla materia,
in modo tale che essi finirebbero coll’esprimere due elementi cosmici
che vogliono essere essenziali, presieduti ognuno da una propria scien-
za. Trionfo percié in tal caso dei «nomi» e delle « definizioni»: 1
nomi vengono cosi idealizzati, codificati, tramandati come espressioni
essenziali di verita eterna.

Ma perché tale codificazione e idealizzazione si realizzassero nel-
YOccidente, era necessario che venisse alla luce quello strano feno-
meno che fu Platone, meglio il platonismo. I due termini di spirito e
di materia nascono con Platone, due termini ignoti ai naturalisti pre-
cedenti come pure al naturalisti cinesi: in tal modo 1’Universo iu
seisso in due porzioni che per la via da Platone indicata & impossibile
possano ritrovare la loro sutura originaria. Egli credette di definire
il « Bene» e per reazione balzd subito fuori il « Male »: in tal modo
la personalita e lanima umane vengono spezzate in due settori in
eterna. contesa, senza possibilita di soluzione. In fondo, se si perisa
bene, tale dualismo segna la rottura del concetto di armonia che nella
sua espressione pilt elementare & superamento dei contrari attraverso
la lorc conciliazione. Nel mondo. cinese dove non vide la luce un Pla-
tone, Verrore non e localizzato ne! cosidetto Bene contrapposto a un
cosi detto Male, ma semplicemente nell’attivitd della « mente sofisti-
cata » in contrapposizione alla « mente naturale »: « mente sofisticata »
é quella che presume di trovare nei <«nomi» Iesseriza ultima delle
cose, la « mente naturale » é quella intuitiva, che segue le vie del Tao,
che non pus essere traducibile in termini razionali, in « nomi ». Nella
filosofia cinese ¢i si limita percido alla denuncia di due atteggiamenti
diversi: di coloro che credono di definire (vedasi I'aspra polemica di
Ciuang-tse contro i Sofisti) e di coloro che sanno di non potere definire.
E il definfre nella sua funzione negativa investe tanto il bene quanto
il male, lo spirito e la materia, anzi e meglio di fronte ad esso tali
distinzioni di termini non hanno alcuna ragione di essere.

Platone in un certo senso volle tentare I'assurdo di definire Vin-
definibile, di codificare lo  spirituale, portare sul piano dell'intelletto
il piano dell’intuizione e della visione e per quanto il suo possa essere
considerato un tentativo gigantesco e mirabile, tuttavia egli non poté
evitare I'inganno e Yequivoco del « nome » che alla fine doveva trion-
fare con tutte quelle ineliminabili caratteristiche negative, che Era-
clito aveva chiarissimamente indicato nel primo frammento e che
Lao-tse aveva posto quasi come una verita dogmatica all'inizio della
sua operd. Ripeto: piu che a Platone, alludo io qui al platonismo, a
quella filosofia e a quella morale cioe che crearono tutto un partico-
lare stile filosofico e culturale che domind nella civilta occidentale.

Il nome idealizzato da Platone non perdette affatto il suo inevi-
tabile vizio d’origine, anzi si consolidd e sempre piu si fortifico attra-
verso la pretesa assurda di credere di potere dare un «nome» alla
Verita, al Tao. Quel «bene » e quel «male» che per Lao-tse, proprio
in quanto nomi, segnano gia Vorigine della caduta dell’'umana natura
e che quindi era necessario, se 'uomo voleva salvarsi, riportarli alla
primitiva sintesi superiore, diventano invece gli elémenti primi dai
quali si vuole fare derivare I'universo e nei quali si crede di potere



esaurienternente trovare le soluzioni di tutti i problemi spirituali e
" morali umani. Non si parte cioé piu dalla Unita, rma da una dualita e in
un certo senso non ci si interessa piu della Unita stessa. « L’armonia
invisibile » di Eraclito, il « vuoto » di Lao-tse, che sono veramente gli
elementi generatori e motori di tutta la realtad fenomenica e alla cul
intuizione ¢i si pud avvicinare solo attraverso analogie e non defini-
zioni o -dimostrazioni razionali, sono messi da parte e 'uomo non si
applica piu alle cause prime, ma agli effetti di esse, alle sue determi-
nazioni, siano pur esse anche il cosidetto Bene e il cosidetto Male.

Ma le conseguenze pit gravi di simile impostazione platonica si
sono fatte sentire soprattutto nel campo morale: i «nomi>» (bene e
male ecc.) sono realtd paurosamente vive, sature di un contenuto uma-
no e troppo umano che mira a sostituirsi e ad imporsi alla vera vita
della Natura e delle anime. II nome nasce sempre dalla pretesa di
volere definire, dalla presunzione di accentrare attorno a. sé e alla
vropria formula PUessenza delle cose e della Natura, dagli egoismi e
daghi interessi e alla fine da una vera e propria intolleranza morale
che tenta imporsi dogmaticamente sulla vita altrui. Che I’Occidente
pia della Cina abbia ris;entito dell’intolleranza dei « nomi » idealizzati,
e fuori dubbio; che in essi si debbano ritrovare le cause prime di
quelle guerre di religione che la Cina ignora, é equalmente fuori dub-
bio. Ammessa la buona fede di Platone (un mirabile tentativo desti-
nato necessariamente a fallire), tale buona fede non & certo pili repe-
ribile nei suoi successori, i quali trovarono nei nomi codificati e idea-
lizzati la via piu facile per la propria presunzione. Forse non mai
come oggi ci appalono vivi gli avvertimenti di un Lao-tse e di un
Eraclito, vivi e attuali, soprattutto per quello che riguarda il campo
morale, sociale e politico, settori questi che fondono la loro validita
sulla stessa indiscutibile validita dei « nomi ».

Quali che siano state le grandi personalitd politiche dell’antichita
che Lao-tse e Ciuang-tse descrivono ed esaltano, di coloro che vive-
vano nel Tao, troppo difficile oggi ci riesce di immaginarle; per noi
esse sono personalita leggendarie. T « nomi » che poi col passar del tempo
divennero definizioni, leggi, categorie, sistemi morali (il vizio d’ori-
gine & sempre il medesimo) e che oramai automaticamente vengono
assunti e vengono imposti come espressioni -di veritd indiscusse, fu-
rono le cause prime che portano oltre che alle intolleranze religiose,
anche alle coazioni e alle tirannie politiche, ai dissidi e alle lotte tra
razze e razze, tra popoli e popoli, tra individui e individui; i nomi si
intende sempre saturi di quegli elementi egoistici e egocentristici che
essi portano con sé. E come essi c¢i fanno perdere di vista I'unitad per-
fetta del Tao, che, umile e magnanimo, tutto pervade e tutto abbrac-
cia in se, cosi portano pure nel campo sociale e morale al trionfo
degli individualismi pia sfrenati e piu irrimediabili. ¥Forse l'umanita
ha oggi bisogno di fare un cammino a ritroso e cominciare a sciogliere
tutto quel groviglio di «artifici » astratti e innaturali che essa & an-
data accumulando attraverso 1 secoli e che per un equivoco scambio
per elementi di progresso spirituale e ritornare cosi a quella « Primi-
tiva Semplicita » che Lao-tse gia alla sua epoca rimpiangeva e che
gli uomini meoderni sembrano volere sempre piu espellere dalla pro-
pria anima.



